FOLHA DOMINICAL

Domingo VIl do Tempo Comum

Primeira Leitura (1Sm 26, 2.7-9.12-13.22-23)

Naqueles dias, Saul, rei de Israel, pds-se a caminho e desceu ao deserto de Zif com
trés mil homens escolhidos de Israel, para irem em busca de David no deserto. David
e Abisai penetraram de noite no meio das tropas: Saul estava deitado a dormir no
acampamento, com a langa cravada na terra a sua cabeceira; Abner e a sua gente
dormia a volta dele. Entdo Abisai disse a David: «<Deus entregou-te hoje nas méos o
teu inimigo. Deixa que de um sé golpe eu o crave na terra com a sua langa e nao
terei de o atingir segunda vez». Mas David respondeu a Abisai: «<Nao o mates. Quem
poderia estender a mao contra o ungido do Senhor e ficar impune?». David levou da
cabeceira de Saul a langa e o cantil e os dois foram-se embora. Ninguém viu,
ninguém soube, ninguém acordou. Todos dormiam, por causa do sono profundo que
o Senhor tinha feito cair sobre eles. David passou ao lado oposto e ficou ao longe,
no cimo do monte, de sorte que uma grande distancia os separava. Entdo David
exclamou: «Aqui estd a langa do rei. Um dos servos venha busca-la. O Senhor
retribuird a cada um segundo a sua justica e fidelidade. Ele entregou-te hoje nas
minhas maos e eu nao quis atentar contra o ungido do Senhor».

Este episddio insere-se no relato da perseguicdo a David que, por inveja, foi levada a cabo por
Saul, o primeiro rei de Israel. Embora, em 1 Samuel, seja inicialmente apresentado como um
libertador escolhido por Deus, a sua figura vai sendo progressivamente denegrida, ao mesmo
tempo que se reforgca a de David como prototipo do rei ideal. A cena descreve como David,
apesar de ter o seu inimigo ao alcance, lhe poupa a vida sem lhe causar qualquer dano. Este
gesto é narrado duas vezes (cf. 1 Sm 24,1-23), o que indica a sua importancia na tradicdo
biblica. O episédio esta carregado de tensdo desde o inicio, contrastando os trés mil homens
de Saul com os seiscentos que acompanhavam David. Ndo sé&o indicados os motivos da sua
incursdo no acampamento inimigo, mas € enaltecido o seu comportamento irrepreensivel.
Mais do que uma possivel reconciliagdo com Saul, o texto centra-se na atitude de David e no
respeito reverencial que manifesta pelo «ungido do Senhor», expressdo que designa o rei
legitimo de Israel. A atitude compassiva de David apresenta-se como um reflexo da
misericdrdia de Deus, cantada no Salmo 102, um hino de a¢do de gracas no qual o orante,
num movimento de introspec¢ao, se convida a simesmo a bendizer a Deus. Assim, exprime o
seu compromisso e o envolvimento total da sua pessoa na oragdo. Reconhece que a
misericdrdia de Deus é profunda, generosa e duradoura. O seu louvor nasce de uma
experiéncia pessoal, possivelmente uma cura, mas alarga-se a outras experiéncias humanas,
incluindo o reconhecimento de todos os beneficios recebidos.



Segunda Leitura (1 Cor 15, 45-49)

Irméos: O primeiro homem, Adao, foi criado como um ser vivo; o Ultimo Adéo
tornou-se um espirito que da vida. O primeiro ndo foi o espiritual, mas o natural;
depois € que veio o espiritual. O primeiro homem, tirado da terra, é terreno; o
segundo homem veio do Céu. O homem que veio da terra é o modelo dos homens
terrenos; o homem que veio do Céu é o modelo dos homens celestes. E assim como
trouxemos em nos a imagem do homem terreno, traremos também em noés a
imagem do homem celeste.

Esta passagem faz parte do discurso de Paulo sobre a ressurreicdo dos mortos.
Relaciona-se com o versiculo anterior, onde ele afirma a existéncia de dois tipos de corpos: o
«corpo natural» e o «corpo espiritual» (1Cor 15,44). Com isto, reconhece a participagdo do
corpo na ressurreigdo e a sua transformagéo. Baseando-se na Escritura, desenvolve esta
afirmagdo e aprofunda o seu conteudo. Comega por adaptar a passagem de Génesis 2,7 («o
homem tornou-se um ser vivo»), acrescentando o adjetivo «primeiro» e identificando esse
homem com Ad&o. A comparagéo entre o «primeiro homemy e o «ultimo Addo» evoca a que,
noutros trechos, Paulo estabelece entre Addo e Cristo. E a Cristo que ele define como
«espirito vivificante». Este paralelismo aprofunda a relagdo entre os dois tipos de corpos. Ndo
se trata de uma oposicao entre um e outro, mas sim de uma distingdo cronoldgica. O «corpo
espiritual» surge em dltimo lugar, colocando todo o processo ao servico da ideia de
transformacéo. A ressurreicdo de Cristo é compreendida, por sua vez, como o inicio de uma
vida corporal em referéncia ao Espirito. A frase final explicita a relagdo entre o terreno e o
celeste, duas realidades que sdo mencionadas ao longo do texto. Os «terrenos» participaram
da condicdo do «terreno»; 0s «celestiais» partilhardo a vida daquele que, pela sua
ressurreicdo, se tornou principio de vida para todos.

Evangelho (Lc 6, 27-38)

Naquele tempo, Jesus falou aos seus discipulos, dizendo: «Digo-vos a vés que Me
escutais: Amai os vossos inimigos, fazei bem aos que vos odeiam, abengoai os que vos
amaldigcoam, orai por aqueles que vos injuriam. A quem te bater numa face,
apresenta-lhe também a outra; e a quem te levar a capa, deixa-lhe também a tunica. Da a
todo aquele que te pedir e ao que levar o que é teu, ndo o reclames. Como quereis que 0s
outros vos fagam, fazei-lho vés também. Se amais aqueles que vos amam, que
agradecimento mereceis? Também os pecadores amam aqueles que os amam. Se fazeis
bem aos que vos fazem bem, que agradecimento mereceis? Também os pecadores
fazem o mesmo. E se emprestais aqueles de quem esperais receber, que agradecimento
mereceis? Também os pecadores emprestam aos pecadores, a fim de receberem outro
tanto. Vés, porém, amai os vossos inimigos, fazei o bem e emprestai, sem nada esperar
em troca. Entdo sera grande a vossa recompensa e sereis filhos do Altissimo, que é bom
até para os ingratos e o0os maus. Sede misericordiosos, como o vosso Pai é
misericordioso. Nado julgueis e ndo sereis julgados. Nao condeneis e nado sereis



condenados. Perdoai e sereis perdoados. Dai e dar-se-vos-a: deitar-vos-80 no regago
uma boa medida, calcada, sacudida, a transbordar. A medida que usardes com os outros
serd usada também convosco».

O texto situa-se logo apds as bem-aventurangas. Apresenta uma atualizacdo do seu
significado e revela o comportamento esperado daqueles que acolheram a chegada do
Reino. Exige deles uma mudanga de perspetiva e de valores perante a vida, uma mudanga
que deve estar centrada na pratica do amor. Sublinha-se também o tema da partilha dos
bens e da relagdo com as riquezas, que da unidade as diversas exortagbes proclamadas
neste trecho. O amor surge, em primeiro lugar, como resposta a perseguicdo mencionada em
Lucas 6,22. Aos discipulos é pedido que invertam a situagdo para romper o ciclo da vinganga,
que apenas gera mais vinganga e repressao.A regra de ouro do versiculo 31 € interpretada
nos versiculos 32-36. Ndo se trata apenas de exercer uma ética da reciprocidade; é uma
exigéncia de amor gratuito, pois encontra a sua motivagdo mais profunda na propria
esséncia de Deus. A bondade do Pai para com todos desmonta qualquer calculo interesseiro
e remete para um amor sem limites nem condi¢des prévias. Na mentalidade da época,
apenas quem recebia um beneficio estava obrigado a retribui-lo. Em contraste com essa
forma de agir, baseada na obrigagdo, destaca-se aqui a natureza ativa do amor, que implica
dar sem esperar retribuigdo. Além da dindmica da partilha dos bens, hd uma forte énfase na
misericordia, pois é assim que Deus age.

Deus nas letras humanas

Se tanto me ddi que as coisas passem

E porque cada instante em mim foi vivo

Na busca de um bem definitivo

Em que as coisas de Amor se eternizassem.

Sophia de Mello Breyner Andresen



https://www.pensador.com/autor/sophia_de_mello_breyner_andresen/

Avisos Paroquiais | 23 de fevereiro a 2 de margo

23| VIl Domingo do Tempo comum
25 | Reuniao com a equipa de liturgia | 21:30
26 | Reunidao com o Conselho Econémico Paroquial | 21:30

27 | Encontro com o pais dos adolescentes que frequentam o terceiro ciclo (9° e 10°
ano da catequese) | 21:30

28 | Inicio do retiro da pastoral juvenil | 21:00

02 | VIl Domingo do Tempo comum



	Domingo VII do Tempo Comum  
	​​Primeira Leitura (1Sm 26, 2.7-9.12-13.22-23) 

